
 
 

令和 ７ 年度 となみ散居村学習講座 
 

 

 と な み 散 居 村 を 学 ぶ  
 

 

＜ 第 ７ 回 ＞ 

・期 日  令和７年１２月２０日（土） １３時３０分～１５時００分 

 

・テーマ   ～となみ散居村の安心づくり資源～  

「 立山信仰を拝した 

となみ野人の信仰 」 

・講 師  北陸大学 国際コミュニケーション学部 

教 授  福江 充 氏 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

主催 となみ野田園空間博物館推進協議会・となみ散居村ミュージアム 
 

岩峅雄山神社前立社壇の神門 (立山町) 

渋江川越しに望む立山連峰（小矢部市内） 

岩峅雄山神社前立社壇の石燈籠と 

基礎部の銘 (立山町) 



 
 

 

 

 

 

 

1 講座趣旨 

 

 

 

 

 

 

 

２ 後  援 砺波散村地域研究所 

 

 

３ 会  場 となみ散居村ミュージアム情報館・研修室 

 

 

４ 講師紹介  

昭和３８年 富山県小矢部市 

平成 ２年 富山県［立山博物館］建設準備室に学芸員として採用 

平成 ３年 富山県［立山博物館］学芸員 

平成２５年 高志の国文学館副主幹・学芸員 

平成２９年 北陸大学未来創造学部准教授 

平成３１年 北陸大学国際コミュニケーション学部教授 現在に至る 

 

金沢大学より博士号（文学）取得 

専門 日本近世史 日本宗教民俗学 

 

第９回日本山岳修験学会賞 第３回日本学術振興会賞 第 24 回とやま賞受賞 

富山県優良職員表彰(平成 19 年度) 日本博物館協会顕彰(平成 26 年度) 

 

主な著書（単著） 

『立山信仰と立山曼荼羅』（岩田書院 1998 年） 

『近世立山信仰の展開』（岩田書院 2002 年） 

『立山曼荼羅―絵解きと信仰の世界―』（法蔵館 2005 年） 

『立山信仰と布橋大灌頂法会』（桂書房 2006 年） 

『江戸城大奥と立山信仰』（法蔵館 2011 年） 

『立山信仰と三禅定』（岩田書院 2017 年） 

『立山曼荼羅の成立と縁起・登山案内図』（岩田書院 2018 年） 

『立山地獄谷のあだ討ち 十返舎一九『越中楯山幽霊邑讐討』を読む』 

（法蔵館 2024 年） 

 

 

 

 

砺波平野の散居村および周辺における歴史、文化、地域社会の現状

などに関する学びを通し、地域理解を深めるとともに、全国に誇りうる

散居村の魅力を発信し、ついては、望ましい形の景観保全と活性化に

つなげる。 



 
 

 

学習講座 第７回講座  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



「立山信仰」とは何か？

となみ散居村学習講座

福江 充
（北陸大学 国際コミュニケーション学部 教授）



１.立山信仰を理解するための必須ポ
イント



●「立山信仰」や「立山曼荼羅」の用語は現代の研究者による
学術用語（造語）である。「立山大権現」がキーワード。

●立山信仰は「民間信仰」である。
「成立宗教（諸創唱宗教）」 ⇔ 「民間信仰」

●立山信仰は「習合宗教」である。※神仏習合 ※本地垂迹

●立山信仰は「民俗宗教」（民間信仰＋習合信仰＝民俗宗教）

●江戸時代の幕藩体制下、立山信仰の世界は加賀藩に徹頭徹尾、
支配されていた。※寺院法度 ※本山末寺制度 ※寺請制度

●加賀藩が立山の管理を山麓の芦峅寺と岩峅寺の衆徒に任せ、
さらに芦峅・岩峅両寺の立山に対する宗教的権利を分与した
点は、立山信仰の近世的展開を考えるうえできわめて重要。

●立山信仰の世界を総合的とらえる際には、地元（立山）と檀
那場（布教地）、そしてそれを繋ぐ立山衆徒（芦峅寺と岩峅
寺の衆徒）とその情報（立山信仰の内容）について検討しな
ければならない。



普遍宗教 民俗宗教→民族宗教

民族宗教→普遍宗教





阿弥陀如来
  （本地）

仏

伊弉諾尊
（垂迹）

  神

立山大権現

天手力雄尊
  （垂迹）

立山信仰にみる神仏習合

変身

外来の神（仏）

日本の神

立山の場合は阿弥陀如来
がそのままの形で神とし
て表現、造形された。

仏が変身した神





江戸時代後期における立山信仰世界の模式図



２.岩峅
寺



雄山神社前立社壇（富山県中新川郡立山町岩峅寺）



雄山神社前立社壇 拝殿・摂社・末社







【
基
礎
】

（
右
側
面
）
礪
波
郡

先
蟹
谷
村

講
中

世
話
人

渋
江
村

与
右
衛
門

平
田
村

与
三
右
衛
門

内
山
村

安
之
ゑ

（
正
面
）
願
主

六
角
坊

（
背
面
）
嘉
永
二
年
（一
八
四
九
）

酉
七
月

造
立
之







南砺市福野地域石田の立山社





３.芦峅
寺



芦峅寺から望む大日岳・立山本峰・浄土山



芦峅寺の不動山中腹から見下ろす芦峅寺集落





芦峅寺雄山神社 中宮祈願殿



芦峅寺雄山神社 若宮



芦峅寺雄山神社 大宮



芦峅寺雄山神社 立山開山慈興上人廟所



芦峅寺雄山神社 開山堂



芦峅寺閻魔堂



富山県［立山博物館］教算坊



芦峅寺善道坊



４.立山曼荼羅のバーチャル霊
場



『立山曼荼羅 大仙坊Ａ本』（個人蔵・絹本4幅・133.0cm×157.0cm〔内寸〕）







立山曼荼羅とは？

 立山曼荼羅は、立山にかかわる山岳宗教、いわゆる、｢立山信仰｣の内
容が、大きなものでは縦160cm×横240cmの大画面に網羅的に描かれた掛
軸式絵画のことである。これまでに各地で58点の作品が確認されている。

画面には、立山の山岳景観を背景として、この曼荼羅の主題である｢立
山開山縁起｣のいくつかの場面をはじめ、立山地獄の様子、阿弥陀如来と
諸菩薩の来迎場面、立山山麓・山中の名所や旧跡、芦峅寺布橋灌頂会の
様子などが、マンダラのシンボルである日輪（太陽）・月輪（月）や参
詣者などとともに、巧みな画面構成で描かれている。

こうした立山曼荼羅は、立山信仰を護持し、各地で勧進布教をした立
山衆徒（芦峅寺衆徒と岩峅寺衆徒）に絵解きされ、立山信仰の世界観や
御利益が、庶民のみならず徳川将軍夫人や江戸城大奥女中、幕府老中や
諸大名など、最上流の人々にまで、幅広く受け入れられた。

立山信仰は山中の血の池に由来する血盆経信仰や布橋灌頂会など、女
人救済に特徴があった。信徒には新吉原の遊女も見られ、また作品のな
かには天璋院篤姫や皇女和宮にゆかりの立山曼荼羅も存在する。



５.立山地
獄



立山地獄

立山は平安時代の古くから、日本人の間で山中に地獄が実在する山と

して知られていた。同時代の仏教説話集『今昔物語集』には、越中立山
の地獄は死者の霊魂が集まる場所として描かれ、その一節の「日本国の
人、罪を造りて多く此の立山の地獄に堕つと云へり」との文言から、当
時の都の貴族や僧侶、山岳修行者たちの立山地獄に対する認識がうかが
われる。

江戸時代には、立山に登ると亡き人に会える、あるいは生きているう
ちに地獄の苦しみを済ませておき、死後はそれを免れ、速やかに極楽浄
土へ往生したいといった人々の想いから、立山禅定登山の際、山中の地
獄谷巡りは頂上の峰本社の参拝とともに絶対に欠かせないコースとなっ
ていた。

それゆえ、立山衆徒の立山曼荼羅を用いた布教活動では、立山地獄に
かかわる内容は、信徒を惹き付けるための最も重要な話題であった。そ
れに対応して立山曼荼羅の画面でも、当然その場面に大きくスペースが
割かれ、閻魔王が亡者を裁く場面をはじめ、等活・黒縄・衆合・叫喚・
大叫喚・焦熱・大焦熱・阿鼻の八大地獄、阿修羅道・畜生道・餓鬼道な
どの六道世界、女性にかかわる血の池地獄や石女地獄など、様々な責め
苦の様子が所狭しと描き込まれた。









立山山中は死者の世界



山中地獄

山中浄土

裁判所









源信（げんしん）（恵心僧都）

942～1017。平安中期の僧。９歳で比叡
山で天台宗の良源に師事。のちに貴族
化する天台教団をはなれ横川の恵心院
で隠棲し、『往生要集』を著し、浄土
信仰に大きな影響を与えた。

『往生要集』は源信が985年に著した仏
教書で、百数十の教典の中からやさし
い言葉で、往生の要点や地獄・極楽の
様子を書き抜いたもの。







血の池地獄と如意輪観世音菩薩

護符（血盆経）



血の池



「女人禁制」についての議論

①女性の月経や出産に際する血の穢れに対する不浄
感

②仏教の戒律（不邪婬戒）の適用

③仏典に見える女性蔑視思想

④日本民俗の本質に根ざす



『法華経』巻５「提婆達多品」第12

【登場する仏・菩薩・聖者】
●釈尊・多宝如来
●文殊菩薩・智積菩薩
●竜宮に住む裟竭羅竜王の娘
●舎利弗

女性というものは法を受ける器にあらずと言
われている。悟りを得るなどということは決し
てできない。女人には五障があり、梵天・帝釈
天・魔王・転輪聖王・仏身の五つにはなれず、
成仏は難しいと説く。

竜女は宝珠を仏に奉ると男性になって、菩薩
～仏になった（変成男子・竜女成仏）。



▼五障（ごしょう）

『法華経』提婆達多品など仏典にみえる語で、女性は梵天
王・帝釈天・魔王・転輪聖王・仏の五つの位につけない存在と
するもの。

日本では「障」を「さわり」とも訓じ、「五障三従」の罪深
き女といった表現で「三従」と結び付けて使う場合もある。

なお三従は未婚の時は父、嫁しては夫、夫死後は息子と、女
性は常に男性に従うべき存在とする考えで、儒教やインドのマ
ヌ法典にもみえる。

▼女身垢槻（にょしんくえ）
『法華経』では五障の理由として女性は穣れており仏法を受

ける器ではないと説いている。

▼変成男子（へんじょうなんし）
五障の身である女性は女身のままでは成仏できないと説かれ、

成仏するために女性が男性に性転換すること。転女成男ともい
う。



石女地獄

両婦地獄



畜生道・森尻の智明坊



餓鬼道



阿修羅道



天女（天道）



別山（帝釈ヶ岳）山頂の硯ヶ池



６.立山浄
土



立山浄土
立山曼荼羅の画面には、立山山中の地獄谷のあたりに、立山地獄に堕ちた

亡者に対する責め苦の様子が強調して描かれている。一方、それに相対する
かのように、地獄谷から対角線上に位置する立山連峰の雄山とその右手の浄
土山、あるいは雄山とその左手の大汝山の山間に、阿弥陀如来と聖衆（聖者
の群衆、菩薩たちのこと）の来迎が描かれている。そこには阿弥陀如来が教
主として住む西方極楽浄土の様子そのものは見られないものの、この、いわ
ゆる阿弥陀聖衆来迎の図柄をもって立山浄土の場面としている。
来迎とは念仏行者の臨終の際、阿弥陀如来が脇侍の観音菩薩や勢至菩薩と

ともに（これを阿弥陀三尊という）、または、その他の２５名の菩薩ととも
に飛雲に乗り、楽器を演奏しながら死者を迎えにやってきて、極楽浄土へ連
れていくことである。
ところで、いずれの立山曼荼羅を見ても、阿弥陀如来と聖衆の来迎場面は、

おおむね雄山と浄土山の山間に描かれている。そのわけはどうも立山の自然
現象にあるようだ。立山の雄山山頂では、朝日が昇るとき、東が晴れていて
西に霧がかかっていると、霧中に自分の影とそれを取り巻く美しい輪が見え
ることがある。いわゆるブロッケン現象であるが、夏場は雄山と浄土山の山
間あたりにこの不思議な自然現象がときどき見られる。おそらく、これがい
つの頃からか極楽浄土からの阿弥陀如来の来迎に見立てられ、特別に信仰さ
れようになったのであろう。阿弥陀如来の極楽浄土に由来する浄土山という
山名も、こうした現象をもとにつけられたと推測される。







７.立山開山縁
起



立山開山縁起

立山を仏の阿弥陀如来のお告げによって開山（仏教修行が

できるように、登山道を整備したり堂舎を建てたりする）し
た人物は、一般的には「佐伯有頼」（佐伯有若や地元の狩人
とする場合もある）とされているが、それにまつわる物語を
記したものが「立山開山縁起」である。

立山開山縁起には、『類聚既験抄』（鎌倉時代編纂）や
『伊呂波字類抄』十巻本の「立山大菩薩顕給本縁起」（鎌倉
時代増補）、『神道集』巻４の「越中立山権現事」（南北朝
時代編纂）、『和漢三才図会』（江戸時代正徳期の編纂）な
ど、いくつもの種類が見られる。

また、このほかにも、立山信仰の拠点集落であった芦峅寺
と岩峅寺に、宿坊衆徒や社人により江戸時代中期から末期に
かけて制作された「立山大縁起」や「立山小縁起」、「立山
略縁起」などが見られる。



芦峅寺相真坊本「立山略縁起」に記された立山開山縁起の粗筋

近江国志賀の都で暮らしていた佐伯有若は、大宝元年（701）、文武天皇の

命を受け、越中守として越中国に赴任し、新川郡字布施の院に居城（布施城）を構え
た。

翌年、有若の息子有頼は、父・有若の白鷹をもって鷹狩りに出たが、その最中、白
鷹が遙か山の方へ逃げてしまった。それを家来に聞いた有若は激怒した。有頼は父の
怒りを解くため家来を帰し、一人で白鷹を探した。

苦労の末に白鷹を見つけ、鈴を鳴らして呼び寄せると、そこに突然獰猛な熊が現れ
て吠えたので、白鷹は驚いて再び飛び去った。さらに熊は有頼に襲いかかってきた。
有頼はとっさに熊に向かって矢を射ると、矢は熊の月の輪に命中した。しかし熊は絶
命せず、矢を刺したまま血を流して逃げていった。いつのまにか白鷹も熊についてい
く。有頼は怒りながら熊と白鷹を追跡した。

途中、夢のなかに老人が現れ、熊が立山山中に入ったことを教えてくれた。有頼は
熊の血の跡を追って立山山中に入り熊と白鷹を発見したが、すると両者は玉殿窟に逃
げ込んだ。有頼が洞窟に向かうと、そこに金色で生身の阿弥陀如来と不動明王が現れ、
極楽浄土の世界が広がった。阿弥陀の胸には有頼が熊に射た矢が刺さり、血が流れて
いた。実は熊の正体は阿弥陀如来であり、有頼に立山を開山させようと導いてきたの
である。有頼は仏を危めた罪を懺悔し自害しようとしたが、その時、薬勢仙人が現れ
それを止めた。薬勢仙人は有頼に僧侶慈朝の弟子になることを勧めた。

有頼は慈朝の弟子となり、出家して慈興と改名し、厳しい修行をして立山を開いた。



布施城（布施の館）



立山開山縁起の一場面。佐伯有頼が熊に矢を射る。矢は熊に命中したが、
熊は傷を負ったまま逃げる。それを追いかける佐伯有頼。

呉羽山展望台の佐伯有頼像



立山開山縁起の
一場面。

玉殿窟。

殿窟に現れた矢
疵阿弥陀如来と
不動明王。その
霊験に平伏する
佐伯有頼。



玉殿窟



日本の諸山の開山伝承

１．開山伝承の実態（開山伝承（縁起）には後世付会された説が多い）
（１）実在の修行者が開いた霊山

・泰澄（たいちょう） 白山（福井・石川・岐阜県） 養老元年(717)
・万巻（満願）（まんがん） 箱根山（神奈川県） 天平宝字元年(757)
・勝道（しょうどう） 補陀落山〔日光山〕(栃木県) 天応２年(782)
・徳一（とくいつ） 筑波山（茨城県） 延暦年中(782～806)

磐梯山（福島県） 大同２年(807)

（2）実在の修行者が開山したと伝えるが、後世の付会と思われるもの
・役小角（えんのおづぬ）

葛城山〔金剛山〕(奈良県・大阪府)、金峯山(奈良県)、大峯山(奈良県)、
信貴山(奈良県)、犬鳴山(大阪府)、生駒山(奈良県・大阪府)、笠置山(京都府)、
愛宕山(京都府)、飯道山(滋賀県)、神峰山(大阪府)、後山(兵庫・岡山県)、
三徳山(鳥取県)、彦山〔英彦山〕(福岡県)、宝満山(福岡県)、八菅山(神奈川県)、
三峰山(埼玉県)、恵那山(長野県)、金峰山(山形県)

・泰澄（たいちょう）
養老山(石川県)、石動山(石川・富山県)

・行基（ぎょうき）
大滝山(香川・徳島県)、雲仙岳(長崎県)、秋葉山(静岡県)、高尾山(東京都)、
御嶽(東京都)、葉山(山形県)、

・良弁（ろうべん） 大山(神奈川県)
・勝道（しょうどう） 赤城山(群馬県)
・空海（くうかい） 篠山(愛媛・高知県)、八海山(新潟県)、湯殿山(山形県)
・円仁（えんにん） 霊山(福島県)、山寺(山形県)、金峰山(山形県)、恐山(青森県)



（3）修行者が開いたと伝えるが、架空の人物と思われるもの

・裸行（らぎょう）        熊野那智山(和歌山県)、熊野新宮神倉山(和歌山県)、
妙高山(新潟県)

・金連(金蓮)（こんれん） 大山(鳥取県)
・法道（ほうどう） 雪彦山（兵庫県）
・忍辱（にんにく） 彦山〔英彦山〕（福岡県）
・心蓮（しんれん） 宝満山〔竈門山〕(福岡県）
・猛覚摩卜仙（もうかくまぼくせん）求菩提山(福岡県)
・仁聞（にんもん） 宇佐御許山(大分県)、国東六郷山(大分県)
・慶胤（ぎょういん） 霧島山(宮崎・鹿児島県)
・安敬（あんけい） 飯道山(滋賀県)
・智徳（ちとく） 石動山(石川、富山県)
・慈興（じこう） 立山(富山県)
・学問（がくもん） 戸隠山(長野県)
・暁台（ぎょうだい） 朝熊山(三重県)
・利修（りしゅう） 鳳来寺山(愛知県)
・松葉（まつば） 日金山(静岡県)
・聖占（しょうぜん） 箱根山駒ヶ岳(神奈川県)
・能除仙（のうじょせん） 羽黒山(山形県)
・願行（がんぎょう） 蔵王山(山形県)



２．狩人開山伝承の内容

狩人が開山したという伝承のある霊山は全国に多いと思われる。
紀伊熊野三山、豊前彦山(英彦山)、伯耆大山、越中立山、陸中早池峯山、
伊予黒滝山、伊予出石山

３．狩人開山伝承の構造

(１)山岳神の創祀が本地垂迹説によって語られている。

(２)山岳神の本地仏が獣に化身して狩人に射たれ、仏に不敬の行為をした
ことで気づかせて発心させる。

(３)改心した狩人はついに僧になるが、僧となるには指導者が必要で、物語
に師が登上する。

(４)僧となった狩人はその山に修行し、山上・山下に社殿堂宇を建立し、
神仏をまつって一山霊場の基礎を築く。



８.立山禅定登山案
内゜





立山杉



餓鬼の田圃



称名滝と伏拝（『立山曼荼羅 吉祥坊本（部分）』富山県［立山博物館］蔵）



称名滝



一ノ谷～獅子ヶ鼻の鎖場。弘法大師空海。光蔵坊。扇の松。 鏡石

姥石・女性の亡者・廻国修行者



獅子ヶ鼻



石造 役行者椅像（立山峰本社蔵）



木造 弘法大師坐像（雄山神社峰本社蔵）



室堂小屋 六軒堂



室堂小屋は、立山山中の室堂にある歴史的建造物。国の重要文化財に指定されている。「立山
室堂」と呼ばれる場合もある。20世紀後半の1980年代まで宿泊施設（立山室堂山荘の山小屋）
として実用に供されたが、文化財指定にともなって新しい山荘が隣接地に建設され、現在は文
化財として保存されている。雄山山頂の雄山神社峰本社への参詣者のための宿泊、立山遥拝な
どに用いられた信仰施設である。北室と南室の2棟からなり、史料から北室は享保11年（1726）、
南室は明和8年（1771）の建立と推定される。



一ノ越～五ノ越。雄山山頂の雄山神社峰本社。



９.芦峅寺の姥尊信
仰



『立山曼荼羅 大仙坊Ａ本（姥堂・姥尊・奪衣婆）』（個人蔵・絹本4幅・133.0cm×157.0cm〔内寸〕）



江戸時代、立山信仰の拠点村落である芦峅寺は加賀藩の支配下に置か

れ、３８軒の宿坊を構え、同藩の祈願所や立山禅定登山の基地としての
役割を果たしていた。宿坊の主人は加賀藩の身分支配上は宗教者として
扱われ、衆徒と称された。

芦峅寺衆徒は実生活上は焼畑も行い半僧半俗のかたちをとっていた。
同時代、芦峅寺集落には、芦峅中宮寺の施設として姥堂・閻魔堂・帝釈
堂・布橋・立山開山堂・講堂・拝殿・大宮・若宮・立山開山廟所などが
建ち並んでいた。このうち姥堂は、江戸時代、姥谷川の左岸、閻魔堂の
先の布橋を渡った所に、入母屋造、唐様の建築様式で立っていた。

堂内には本尊３体の姥尊像が須弥壇上の厨子に祀られ、さらにその両
脇壇上には、江戸時代の日本の国数にちなみ、６６体の姥尊像が祀られ
ていた。その姿は乳房を垂らした老婆で、片膝を立てて座す。容貌は髪
が長く、目を見開き、中には口をカッと開けたものや般若相のものもあ
り、いかにも恐ろしげである。

現存の像は、いずれも南北朝時代（現存最古の姥尊は永和元年
〔1375〕に成立したものである）から江戸時代にかけて作られている。

この異形の姥尊は、芦峅寺の人々にはもとより、越中国主佐々成政や
加賀初代藩主前田利家らの武将たちにも、芦峅寺で最も重要な尊体と位
置づけられ、信仰された。



芦峅寺が立山信仰の宗教村落になる以前から、同村には猟師

や杣・木挽などの山民や焼畑農民が存在しており、彼らは山の
神に対する信仰をもっていたと推測される。それは縄文時代に
つながるものかもしれない。芦峅寺の姥尊は、まずこうした山
の神を起源とするものであろう。

姥尊は、その後、同村が宗教村落として展開していくなかで、
鎌倉時代頃から日本で盛んになった外来の十王信仰の影響を受
け、南北朝時代頃までには、三途の川の奪衣婆と習合した。

江戸時代になると奪衣婆の信仰が庶民に広まり、ますます盛
んになるにつれ、芦峅寺の姥尊も奪衣婆そのものになっていっ
た。しかし、おそらく妖怪的な奪衣婆では、外部者に対して体
裁が悪かったのだろう。そこで衆徒たちは姥尊の縁起を作り、
それに仏教の尊格を当てた。

まず姥尊を立山大権現の親神とし、次に阿弥陀如来・釈迦如
来・大日如来・不動明王などの本地を説き、それが垂迹して、
醜いけれども奪衣婆的な姥尊の姿で衆生を救済するのだとした。



芦峅寺姥堂と姥尊





１０.芦峅寺の布橋灌頂
会





『立山曼荼羅 大仙坊Ａ本（布橋灌頂会の場面）』（個人蔵・絹本4幅・133.0cm×157.0cm〔内寸〕）



芦峅寺の布橋灌頂会

江戸時代、越中立山は山中に地獄や浄土がある“あの世”と考えられていた。

人々はあの世の立山に入山することで擬似的に死者となり、地獄の責め苦に見
立てられた厳しい禅定登山を行うことで、自分の罪を滅ぼして下山する。こうし
て新たな人格・生命に再生し、現世の安穏や死後の浄土往生が約束された。

しかし、当時の立山は女人禁制の霊場であった。そこで、江戸時代、毎年秋彼
岸の中日に山麓の芦峅寺村（現、富山県中新川郡立山町）では、男性の禅定登山
と同義の儀礼として、村の閻魔堂・布橋・姥堂の宗教施設を舞台に、女性の浄土
往生を願って「布橋大灌頂」と称する法会が開催された。

地元宿坊衆徒の主催により、全国から参集した女性参詣者（実際は男性参詣者
も参加していた）は閻魔堂で懺悔の儀式を受け、次にこの世とあの世の境界の布
橋を渡り、死後の世界に赴く。そこには立山山中に見立てられた姥堂（芦峅寺の
人々の山の神を根源とする姥尊が祀られている）があり、堂内で天台系の儀式を
受けた。こうして、すべての儀式に参加した女性は、受戒し血脈を授かり、男性
のように死後の浄土往生が約束されたのである。

なお、芦峅寺村の伝承では、布橋大灌頂の参加者は、白布が敷き渡された布橋
を目隠しをして渡ったが、信心が薄く、邪心のある者は、布橋が細蟹（クモのこ
と。また、クモの網）の網糸より細く見えてうまく渡れず、橋から姥谷川に転落
し、その川に棲む大蛇に巻かれて死んでしまうという。









姥堂基壇から見た立山連峰


	1-表紙・次頁-福江
	となみ散居村ミュージアム講演ホームページ用

